6. Sonntag - Zu Sir 15,15-20

Nichts beherrschen wir Menschen anscheinend so gut wie die Kunst, Schuld zu leugnen oder
zu verdrangen. Werden wir eines schuldhaften Vergehens angeklagt, sind wir nur allzu gern
bereit, nach Entschuldigungen zu suchen oder unser Versagen als Missgeschick abzutun, es
auf andere zu schieben und diese zumindest mitverantwortlich zu machen. Wer eine Erklarung
fiir dieses menschliche Verhalten sucht, stofit auf viele Theorien. Die einen behaupten, der
Mensch sei tiberhaupt nicht oder nur sehr eingeschrénkt frei, festgelegt durch seine Erbanlagen,
durch Erziehung und gesellschaftliche Verhiltnisse, die eine freie Entscheidung praktisch
unmoglich machen. Andere machen, wenn es um Gut und Bose geht, die Macht des Schicksals
oder die Sterne, denen der Mensch ausgeliefert sei, flir ihren Lebensweg verantwortlich oder
sehen gar in Gott, dem Schopfer der Welt, die letzte und eigentliche Ursache des Bosen.

Auch einige der Zeitgenossen Jesus Sirachs wollten in diese Richtung gehen, indem sie
auch das Bose auf Gott selbst zurilickfiihrten. Sie sagen: Gott l4sst die Siinde zu und auch das
Ungliick, das Menschen trifft, und deshalb ist er auch schuld am Leiden und am Schlechten.

Gegen solche Theorien wendet sich energisch Jesus Sirach. Fiir ihn steht dagegen fest: So
von Gott zu reden, ist Unsinn — Gott hasst das Bose und es liegt ihm fern, irgendeinem
Menschen schaden zu wollen (vgl. v. 11-13). Er leitete um die Wende vom dritten zum zweiten
Jahrhundert v. Chr. in Jerusalem eine Weisheitsschule, in der vor allem jungen Leuten eine
solide Orientierung auf der Grundlage der Uberlieferungen Israels vermittelt werden sollte.

Dem Vordringen hellenistischer Ideen, denen damals fithrende Schichten der Juden zu
erliegen drohten, stellt Jesus Sirach das Gewicht des iiberlieferten Glaubens gegeniiber und
erklart mit Nachdruck: ,,Wenn du willst, kannst du das Gebot halten; Gottes Willen zu tun ist
Treue“ (V. 15). Es gibt seiner Uberzeugung nach keine innere Nétigung zur Siinde. Gottes
Gebote zu halten — das meint hier ,,Treue gegeniiber Gott“ — ist das Werk der freien
Bestimmung des Menschen, der sich fiir oder gegen diese Treue erkldren kann. Das
verdeutlichen die Begriffspaare Feuer und Wasser, Leben und Tod, die beide &dullerste
Gegensitze bezeichnen. Je nachdem wofiir sich der Mensch entscheidet, das Bose gebiert den
Tod, das Gute das Leben. Der Weisheitslehrer steht damit auf dem Boden der Tora, die Mose
dem Volk sagen lasst: ,,Den Himmel und die Erde rufe ich heute als Zeugen gegen euch an.
Leben und Tod lege ich dir vor, Segen und Fluch. Wihle also das Leben* (Dtn 30,19).

Der Grund fiir das Bose liegt nach der Uberzeugung des Weisheitslehrers anderswo —
ndmlich in der gottgeschenkten Freiheit des Menschen: Gott, schreibt er, ,.,hat am Anfang den
Menschen erschaffen und ihn der Macht der eigenen Entscheidung iiberlassen® (V. 14). Die
menschliche Entscheidungsfreiheit ist offen nach dem Guten wie nach dem Schlechten hin.
Deshalb kann der Mensch sich aber eben auch falsch entscheiden und siindigen.

Das ist das Glaubensbekenntnis Jesus Sirachs auch angesichts aller Erfahrungen von
Bosem und Scheitern: Gott ist gut, und er ist fahig und willens, das Gute auch durchzusetzen.
Und der Mensch kann gut sein, wenn er will — es liegt in seiner Freiheit und in seiner
Verantwortung. Nicht Gott, nicht das Schicksal, und auch nicht andere entscheiden dartiber,
ob wir mit unserer Freiheit das Richtige tun, sondern allein wir selbst. Zwar kénnen uns
andere Steine in den Weg legen; nicht jeder Wunsch geht in Erfiillung. Aber vor die Wahl
gestellt, sind wir frei, uns auf die Seite des Lebens, auf die Seite Gottes, zu stellen und nicht
den zerstorerischen Strategien von Egoismus und der Gewalt zu trauen. Darin besteht unsere
Wiirde. Jesus sieht das im Evangelium an diesem Sonntag genauso.



6. Sonntag ,,A*“ — Zu Mt 5,17-37
Liebe Gemeinde, gebrauchen Sie auch solche Wendungen: ,,Also, seien wir doch einmal ganz
ehrlich...”; ,,Ich schwore Dir, so war es!*; ,,Ich gebe dir mein Ehrenwort!* Das alles sind
Versuche, die Glaubwiirdigkeit einer Aussage zu unterstreichen, besonderes Gewicht darauf
zu legen. Bisweilen beschworen wir ja buchstiblich den anderen ganz flehentlich: ,,Du kannst
mir wirklich glauben.*

Jesus hat nie so gesprochen. Er hatte es auch nicht notig, denn bei ihm war klar: Sein
Ja ist ein Ja, sein Nein ein Nein. Das war eindeutig. Ohne jeden Versuch der Verdunkelung
oder des Versteckspiels, ohne jeglichen Vorbehalt. Er brauchte die Kriicke des Schwurs nicht.

Unsere Glaubwiirdigkeit griindet in unserer Wahrhaftigkeit, und die hat etwas mit
dem innersten Kern der Person zu tun. Wie sieht es da aus? Nach aullen mag vieles ganz
geordnet erscheinen, im Einklang mit allen staatlichen und religiosen Gesetzen und
Vorschriften, aber kann man deswegen schon von einem Menschen sagen, er sei gerecht, er
sei aufrichtig?

Jesus blickt auf die Schriftgelehrten und Phariséder. Sie waren im Sinne des Gesetzes
gerecht. Und das soll nicht heruntergespielt oder gar licherlich gemacht werden. Wir wiirden
uns ja alle wiinschen, wenn man das von uns sagen konnte. Kapitalverbrechen wie Ehebruch,
Mord oder Meineid kamen fiir die Schriftgelehrten und Phariséer ohnehin nicht in Frage. Sie
wussten auch, warum. Sie hitten ihr Leben verspielt, denn darauf stand die Todesstrafe. Aber
auch weniger gravierende Vergehen konnten sie sich einfach nicht leisten schon wegen ihres
Standes. Wenn da etwas passierte, musste es versteckt werden, sonst waren sie erledigt. Aber
wie es in ihren Herzen aussah, das ging niemanden etwas an. Wie es da drinnen aussieht, geht
wirklich niemanden etwas an. Und Gott sieht es ohnehin. Doch davon abgesehen: Wie es da
drinnen aussieht, kommt doch immer wieder ans Tageslicht. Ist unser Herz verdorben oder
zwiespaltig, wird dies sich frither oder spéter auch in Taten des Unheils zeigen.

Es gibt Menschen, bei denen manche versucht sind im Zorn zu sagen: ,,Ich konnte
thn umbringen.” Oder wie oft dachten wir uns schon, haben es vielleicht sogar innerlich
geschworen: ,,Der ist fiir mich gestorben, erledigt“? Damit wird doch einem bestimmten
Menschen das Lebensrecht abgesprochen oder zumindest in Frage gestellt, wenigstens fiir
den Bereich unseres ndchsten Umkreises. Was ist das anderes als ein unblutiges Ausloschen
eines Lebens? Oder Jesus fiihrt das Beispiel der Ehe an. Das gab es auch friiher schon, dass
nur noch pro forma eine Ehe weitergefiihrt wurde, aber innerlich war sie langst aufgekiindigt.
Dann zeigt sich: Jeder geht seinen eigenen Interessen nach, hat kein Gespiir mehr fiir die
Sorgen und Freuden des anderen, schaut nur auf den eigenen Vorteil. Ist da nicht die Ehe in
threm eigentlichen Sinn gebrochen, auch wenn die duere Form noch stimmt oder fast noch
stimmt?

Jesus stellt so hohe Anforderungen an uns, nicht um uns zu drangsalieren oder zu
iiberfordern, sondern um uns zu einem besseren Leben zu verhelfen. Das Verstecken kostet
doch so viel Kraft und Aufmerksamkeit, die wir besser fiir das Leben einsetzen wiirden. Jesus
verweist auf Gott: Macht es wie er. Gott steht uneingeschrinkt zu seiner Treue, schiitzt das
Leben der Gerechten wie das der Siinder. Er braucht sich auf keine andere Autoritit zu
berufen und keine Gesetze als Kriicken. Nicht dass die Gesetze schlecht wiren, sie sind im
Zusammenleben von Menschen sogar unerléssliche Hilfen; aber wer mit Kriicken durchs
Leben gehen kann, der muss deswegen noch lange nicht gesund sein. Erst wer aus einer
ungebrochenen Wahrhaftigkeit leben kann, ist heil, lebt leichter. Darum geht es



